
 1 
 
 

 如何利用《金剛經》來修行(23-23) 
       --第二十品 離色離相分                                                               釋善祥 阿闍黎  主講 

                                                 (2009.11.15 講於 法爾禪修中心) 

 

四、金剛經經文解釋 

第二十品 離色離相分 

(四)如何用《金剛經》來修行 (續) 

 

第 11頁，現在再講：【如來不應以具足色身見。具足色身，即非具足色身，是名

具足色身。】修行就是依這三個階段來修行，具足色身是一個表象，那你要觀它

「非具足色身」，是學般若智慧、學不執著一切法、學讓一切法住在一切法位上，

這上一次所講的【法住法位世間相常住】，這一句話是很深啦，《法華經》裡面所

講的，但是確實在說明世間相為什麼常住呢？只要發生過的事情它一直都存在那

裡！ 

 

你會覺得很奇怪，如果發生過的事情滅了，那你宿命通就觀不出什麼東西，

過去無始劫來釋迦牟尼佛能夠觀到的都應該不存在。 

 

未來的因緣果報要發生的，都是依過去的因緣所產生的未來法也會存在，現

在更是可以體會世間相在有限的時間裡面，我們看了好像沒有變化，其實它隨時

都在變化，變化大、變化小都在變化，像這種認知你要從看世間相然後能夠觀它

非世間相，然後這麼超然的體會世間一切相就是讓一切法住在法位上，有這種能

力的就是有真如性真的產生了。 

 

真如就是到原始的功用的時候就是證到原始的果位，如來才有這種能力觀未

來、觀現在、觀過去世間相一直都存在，所以有時候你修行比較好的時候會體會

過去一生、二生或者七生、十四生的事情，為什麼會體會？除了我們阿賴耶識記

憶以外，世間相也是這樣，就像我們去印度朝聖，你看了表面上好像都是一堆石

頭，很多再看到一根阿育王石柱，那是後來阿育王他發願世尊所走過的地方都安

立石柱，讓我們後來的人可以去追尋。 

 

因為我們沒有證到真如現起，不然可以觀過去釋迦牟尼佛在這裡做過什麼事，

只要做過的事都一定留在那裡，所以優婆毱多尊者他怎麼能夠顯示過去在那裡發

生什麼事、記憶過去發生什麼事，你說宿命通去觀想，他有這個能力，當然這個

能力沒有釋迦牟尼佛那麼大，所以真如性能夠發起的時候，你就可以體會諸法安



 2 
 
 

住在哪一個時空點，時間、空間、這個世界、他世界，如來都是可以觀到的。 

 

你去印度朝聖你觀想到的留下來的殘跡，這一次帶你們去新的景點 gaya 山，

gaya你說這是釋迦牟尼佛證悟六里路旁邊的一個大城，古代是一個大城，菩提迦

耶距離六里，你這一次去看了以後，今天上網的文章也有一篇寶瓶氣的創造者釋

迦牟尼佛，祂從王舍城跟頻毘娑羅王約定以後說：「未來祂成佛要回過來度他」，

答應他就離開王舍城，就跟五比丘渡過尼連禪河來到 gaya山。 

 

一談到 gaya山你要有一個概念，什麼叫 gaya山、象頭山、聖山，我看很

多不是所有照片，起碼我昨天看了一些照片，照起來你們沒有一張像象的，像這

個 elephant就是象，大象的象，因為你們都是取一點鏡頭，沒有全部概括，所以

遠遠的看起來就不像一頭象，有的人說從那邊照過來比較像，從這邊照過去比較

像，我現在還沒有看到一張很像的，其實遠遠看是有一點像，象的頭然後有的下

來鼻子、身體然後尾巴，這個比我們去靈鷲山那個象頭山還要像。 

 

所以我說玄奘大師講 gaya山就是象頭山，因為他走過，其他有的人也寫，

沒有真正去看就很難比較，現在我們兩個山都走過了，一個是靈鷲山的裡面後面

那裡有一個，遠遠看也好像有一個大象，但是那裡好像不是一個聖跡，為什麼？

因為去那裡我都快暈倒了不舒服，還有一位也快暈倒了，好在在那裡有誦大悲咒

感動觀世音菩薩示現，才給你一大片的陰涼，所以下山才沒有問題，不然下山也

很麻煩，所以那裡看起來就靈性不是很高。我們走的這兩個山第一次都不舒服，

gaya山回來也不舒服，所以就重感冒，這兩個山頭講起來是很不好的吉兆！ 

 

為什麼呢？靈鷲山後面這個象頭山，據說是提婆達多放那個弓箭石頭射釋迦

牟尼佛的地方，射向靈鷲山這邊，所以那個不是好地方。 

 

那 gaya山呢？雖然釋迦牟尼佛還沒有進到苦行林之前來到 gaya山，他再

來思惟怎麼來斷貪，讓身心寂靜，但是覺得還是不大適合修行，所以再回過來渡

過尼連禪河進入苦行林。 

 

我們現在拜科技進步飛機飛來飛去，可以去印證古人所說的話是誰比較準確，

光看玄奘大師的傳記《大唐西域記》所寫的比較準確沒有錯，但別人又是這麼講，

所以造成常常會混淆。我們經過兩個山都跑過了，就覺得 gaya 山確實是象頭山，

所以我們在那裡沒有跑到山頂，在中間做法會，雖然大家都躲到樹蔭下，比靈鷲

山後面那個象頭山要好一點，但是我回來覺得不舒服。我也覺得這兩個地方在佛

教的歷史上都不是很好的，根本沒有什麼石柱立在那裡！ 

 



 3 
 
 

我要說的就是：過去所發生的事情「世間相常住」。既然發生在世間的一切

法它永遠都是不變的，只是我們凡夫看的好像是時間過去了、然後房子倒塌了、

然後人物改變了或者山河大地變動了，其實這些只是一個表象，那原來的還是存

在，那這一句話怎麼來解釋？所以有宿命通的人，可以觀過去未來的他們就可以

看到。 

 

有些祖師大德說靈鷲山法華會還沒有滅，你不要到處懷疑說：怎麼可能！如

果你體會了「是法住法位世間相常住」這句話，表示發生過的事情永遠不會滅掉，

而且是因緣的關係一直在重複，時間一點可能差不多都一樣。 

 

為什麼？像我們去大塔金剛座，所以金剛座是諸佛每一個佛要成佛以前要坐

的地方，金剛座是我們娑婆世界的中心，坐在那裡比如說地球震動，那裡還是不

動！所以可以入很深的禪定，這經典也講：佛出生的地方可能有不同，但是佛要

證悟的地方一定在金剛座，所以我們去菩提迦耶朝拜金剛座、菩提樹或者釋迦牟

尼佛的大塔，如果過了幾千年這些表相都滅了，我們凡夫的眼睛看是滅了，但聖

人的眼睛看還是在，因為發生的事情都存在。 

 

下一個佛彌勒佛再來下生，祂要成佛還是這個地方，過去七個佛證悟的地方

還是這個地方，涅槃的地方還是拘尸那羅，每一個佛入滅的地方都一定還是在那

裡，所以等等的可以說明為什麼「法住法位世間相常住」，發生過的事情一直在

重演還是一樣。 

 

有幾個地點「名稱會改變地點不會改變」，有幾個地點「名稱不會改變地點

也不會改變」，所以有時候你看經典會覺得很迷糊，怎麼在好久好久以前的佛，

他在鹿野苑轉法輪，那個國家的名字也叫什麼什麼，這都是大同小異，所以你會

覺得很奇怪為什麼朝代不同，有一些國民都不變，這些在在處處可以說明「法住

法位世間相常住」的道理，你要這麼去思維，那我們就是壞就壞在我們沒有神通，

觀不到，也沒有人會說明到這個現象。 

 

「法住法位世間相常住」一句話，你沒有真正深入它的道理在哪裡，像《法

華經》都是菩薩的境界，每個都是菩薩所以他們這些簡單幾個字都能夠悟入實際

上的狀況，這些就是你以後面對一個境怎麼不去執著它，保持客觀的心態就是證

到非具足色身，現在我們在講的具足色身是佛的三十二相八十隨好之身，如果引

伸擴而大之就是「法住法位世間一切相常住」的時候你都能對它不執著。 

 

所以你在朝拜聖地有一些異相產生也只能體會不能太認真，太認真的話就是

執著，因為一切法要觀它非一切法是為一切法，這樣你就比較能自在，雖然是這



 4 
 
 

樣講，該發生的還是要發生，所以該怎麼樣還是會隨着過去的因緣在現。 

 

像這一次你們三十九位花錢花時間陪著我去出家去觀禮，別的地方不出家跑

到菩提迦耶去出家，可能不是只有這一次，可能過去也有過，你就會參與而且一

廂情願的參與，就是沒有時間或欠缺什麼，有的人還是盡量的找錢去的，我說唉

唷！你不要去好了算了！光看個圓頂有什麼好看呢？他就是：我不能錯過這個機

會！，也許過去你就看過，再看一次！世間相常住，再重演一次歷史。 

 

人就是這樣子，剛開始醞釀的時候，到底在哪裡茫茫渺渺不知道在哪裡？只

是說大塔！我們初到家的時候，我講過在目犍連尊者那邊，我是公開跟你們講：

叫我要出家！那時候我其實講我沒有很有意願要出家，祂講歸講。但大塔要告假

的時候有一個聲音告訴我說：「下一次來你帶一個新袈裟來。」祂也沒有叫你要

出家。 

 

「帶一個新袈裟來」，我這一句話想了四個月，天天在想，我跟某某法師講

過這個事情，他興沖沖就：好啦！就叫你出家，我給你準備衣服啦！我以為叫某

人把尺寸寄給他，結果她說沒有，她就不想寄，前幾天才告訴我她就不想寄，我

以為寄給他了，他都沒有消息，因為他也沒有常常開 mail，所以也不知道寄了沒

有，表示緣都不在那邊也不知道在哪裡。 

 

後來想一想我說孔達拉回到台灣來過夏天，他們夏天都要來這邊過，我就跟

他仔細談，這句話什麼意思？還是一樣：「叫你要出家！」那我要了解出家，去

菩提迦耶出家什麼現象？他就講，講得我可以接受，因為南傳的出家是看因緣不

是一廂情願的！ 

 

我這個現像比較特別一點，就是說一下子可以找到十幾位法師，不是法師啦，

比丘啦！而且這些比丘大部分都是住持，每個道場的住持，而且都是東南亞各國

的都有，聯合國一樣，本來請 17位，好像有位比丘有事沒有來所以變 16位。這

是因緣成熟所以才能夠是一天，後來改成兩天，為了中午要請客宴請這些大德所

以改成兩天，一天受沙彌戒，第二天受比丘戒。 

 

我相信這些都是過去發生過的，就是再重演一次，所以你們有去見證了，當

然你說什麼感覺，我說沒有什麼大感覺，只是在剃頭的時候不是想其他的事情，

就想眾生苦難，芸芸眾生無明流落在六道之中，一個責任心怎麼度脫他們，這有

感而發，所以你們在拍照的擦眼淚的擦這個頭髮水的，眼淚跟頭髮水一起擦，我

不曉得誰在擦，我不是為了世間事在哭在流淚，是傷感為眾生啊！自然會想像到

這個眾生，這個也是我們真正要行菩薩道一個基本的心，那其他過後也就沒有什



 5 
 
 

麼感覺了，就是這樣。 

 

只是衣服穿得很不順，很不順利啊！人家怎麼教就怎麼不會穿，現在自己摸

索反而可以感覺這樣比較合理、這樣比較對、這樣比較能夠安住這個衣服比較聽

話。看他們穿得非常自在，有的穿得太久了，那我們這個剛剛在穿的，這個也不

對、那個也不對，尤其這幾天都在做法會拜來拜去的，然後上車下車的，常常踩

到自己的下衣，自己的腳踩到自己的衣服踩來踩去很不自在，我說我要學習啊！ 

 

很多你們也要學習，都不習慣，以前叫老師好像很親切很自在，現在叫師父，

跟我去的人已經差不多習慣了，因為差不多一個禮拜了，剛回來有的人看到還不

習慣，老師！老師！叫什麼都好，反正都是一個尊稱，這要學習啊，生活起居也

是學習，我們在世間相裡面常常會犯一個毛病，因為不了解，就是說我們用一般

人的眼光去看一件事情，所以就會造成表相的認知，然後沈不住氣的就會批評，

我現在等於是慢慢的在學習。 

 

如果小乘的理論《阿含經》看一看大約可以懂修行的境界如何管住這個心？

如何修這個心？如何依四聖諦、十二因緣觀、三十七道品、八正道等等的法修到

解脫？但是呢你要出家就是要守戒律！ 

 

南傳北傳都離不開戒律，雖然我現在又多了一個法要去學習，就是戒律，好

不容易從大乘小乘的經典學到陀羅尼門悉曇，現在又加了一個功課要學這個律法

律藏，在南傳有 227 條、北傳有 250 條比丘戒，我教授師只是講四個比較重的殺、

盜、淫、妄四重，其他沒時間講，只講其他的總共 227加起來其他的細目差了一

個項目，回去要自己讀。 

 

諸佛菩薩心清淨，禪宗講心無所執著哪有什麼戒律？這是上等根基的，根本

就不必戒律。因為沒有犯錯，有人犯錯所以才要建立戒律，戒律是這麼來的，是

你犯了這個錯影響到整個團體，所以要做一個戒大家遵守，這樣就一直加到 227，

很好記，我們 228 扣一個就是 227。 

 

這一次雖然短短一個禮拜我感受很深，第一個他們對比丘的尊重，地位崇高，

不管在家出家，戒臘高的不管修的好不好都要頂禮啊！所以我受戒的時候，我的

戒師就一直強調，這個時間你要記住！2009年佛曆 2553年 11月 5日 9點 45分

這個時間你要記住！記住幹什麼？以後你碰到出家眾，請問你受戒是哪一個時間？

他如果說 2553年 11月 5號 9點 46分，你要向我拜，我比你高 1分，是來比這

個的，戒臘高的，高一分、高半秒你都要跟他頂禮。 

 



 6 
 
 

這個如果沒有實修的人會造成一種貢高我慢心！我戒臘 30、40、50，當初

我看我的戒師在那裏，你拜了，他也不會理你，你拜你的為什麼？因為你比他後。

現在已經比較習慣了，人家拜你有時候，如果我的話，好啦好啦，你不要拜那麼

多，你一拜就好；他沒有，一定要拜三拜，你在哪裡拜，他也不會理你，他們也

認為很正常，你也不要理我反正我就對着你拜，我剛開始覺得很怪，後來看多了

就知道，喔！這個時間很重要，他一直強調比你早的，你就要頂禮，比你晚的，

他要向你頂禮，那你也不要客氣，如如不動的，讓他在那裡頂禮，最好是有修行

不要比戒臘。 

 

我跟你們在那邊也有談過，在第二天最冷那一天我坐在那裡起兩個妄想跟世

尊對話。 

 

第一個講到如何度眾生？因為眾生芸芸怎麼幫他？祂說：「因緣啊！」因緣

的心，有緣嘛，像你們來聽法就有緣，有緣就比較好度，無緣要大菩薩去度，有

緣你來聽，聽得進去就比較能受教，那外面無緣的人你能力不夠怎麼度他？要顯

現神通變化才能度，那是大菩薩的事情。 

 

然後祂說:「要愛心！像愛汝父母愛汝兄長這樣！」不是說你要怎麼整他要

幹什麼，還要有慈悲的心，慈悲跟愛心有什麼不一樣？愛還有一點世間的觀念，

慈悲就是不管有緣無緣你就是讓他能夠成就解脫六道，就是慈悲心跟大慈悲心。 

 

最後一個最重要的就是：「不捨的心！」不要捨棄眾生這最重要，越是不行

的人你越要關照他，越是離的遠的你越要關照他。 

 

所以我雖然講很多，但是離不開世間相常住，這些過去也許你有出家，我知

道幾位是有出家過的，今生沒有，現在還沒有出家那以後也許會出家也不一定，

這些都是過去的因緣，沒有因緣就不會說要怎麼樣的。 

 

那回過來第二行，《宗鏡錄》裡面也講「言法位者，即真如正位。」真如正

位，有正就有偏、有偏就有邪，「邪真如」是你的妄想習氣薰息而成的，不清淨

的心，每個人養成一種怪裡怪氣的個性就是「邪真如」，邪真如也會發作。 

 

這一個你要檢討你自己的真如是不是正位，如果真正沒有執著、沒有習氣、

沒有毛病的話那是如來的真如，祂的能力是不得了的，祂的智慧跟祂的神通都是

我也常常跟你們講的這些道理，所以我們邪要讓它慢慢正，正有大有小，要讓它

發揚光大，像阿羅漢的境界、跟八地菩薩以上的境界、跟如來的境界都是走入正

位沒有錯，但是正位也有大小，有沒有圓滿這也是很重要。 



 7 
 
 

 

所以「法位」也可以說世間一切相，也可以說你修行的境界，也可以說你心

地裡面清淨的程度，都離不開法位，為什麼他住在阿羅漢位上？為什麼說他住在

菩薩的位上？為什麼他住在凡夫的位上？為什麼他住在出家眾的位上？為什麼你

還是居士身？這是業力這麼在牽扯，因緣成熟逼著你歸位。 

 

其實我說幾十年前就一個聲音常常叫我要出家，我跟我教授師也跟他坦白講，

為什麼？因為我一個很重要的問題也是你們關心的問題，我說我修行真正三十三

年，不是說我初中打坐高中打坐算起，那個不算，是我身體打開了開始算，修到

今年三十二年滿，不是出家才要修行！ 

 

我講這個就是修行你要回歸到真如，真如是要住正位，這邪真如有偏頗的真

如性，我們都要改，所以你管你自己的個性習氣，如果管得嚴謹的話進步比較快，

那如果是比較無所謂，我們常常方便所以不能成就！ 

 

為什麼南傳的人很多有神通的，因為他們是管得很嚴謹，依戒律來修，所以

修得很嚴謹，所以你看到南傳好像都自我解脫，你說我是菩薩北傳的菩薩，你哪

一世可以解脫？都是在六道裡面一直在輪迴，你說輪迴無所謂，像我的觀念一樣，

六道裡面一直輪迴有什麼關係？我的智慧增長一直增長就好了，但是這個如果你

沒有經過小乘的薰習，變成一個有基本定義的菩薩的話，你這地前菩薩，你說十

住十行這種菩薩雖然有時候有神通力有什麼力，其實那個解脫力都不夠。 

 

所以為什麼戒律這麼重要，戒律是改進你心病很重要的一個指標，如果你不

常常去思惟常常去誦戒去布薩的話，你不知道你哪一次做錯，你不會去自省，那

為什麼他們戒律裡面就是初一十五一定要布薩，布薩是可以後悔的這一部分，其

他不是說每一個都可以，是那個小錯誤小毛病。 

 

後面講的這幾個名詞呢在如來的十二個真如性裡面都有講過，所以《大智度

論 》它講『法性、法界、法住、法位，皆真如異名。』法性是一切法的基本空性，

遇緣產生的這個法，這個法基本上有法性，所以世間相常住，為什麼常住？因為

它產生法性，而法性一產生法相，就是法界裡面的一個現象，這個現象一發生永

遠都不滅，知道嗎？所以你這一生這麼光榮的過一生，或者是很潦倒的過一生，

它在世間相裡面是佔一席之地永遠不滅的。 

 

像釋迦牟尼佛這種神通就可以觀到你過去世哪一個時間叫什麼名字、出生在

哪一個地點、那是誰的兒子、幹了什麼事、然後得到什麼果報、然後怎麼樣怎麼

樣清清楚楚，我們現在只要懂一點，喔！你下一世出生做神或者出生做人已經很



 8 
 
 

了不起，說一生果報神通，但這不是神通！ 

 

你要在法性上法界上佔一席之地，那只有如來才能看得清清楚楚，阿羅漢都

不行，這菩薩還不行，除非大菩薩，大菩薩還有一點死角不能跟如來一樣的！ 

 

這一次最後圓滿了，我們在大塔誦這個圓滿迴向文那一場法會，我聽他們幾

位比丘跟我建議：「既然在這裡總迴向的話，為什麼「大悲咒」不加進去？把它

加進去。」我就比較隨緣，我就好吧！就加進去，我當初沒有想那麼多。 

 

現在我為什麼要講這一件事情，菩薩永遠就是菩薩，祂跟佛的境界永遠都是

差一截，哪怕祂是大菩薩，你說觀世音菩薩已經是過去「正法明如來」，已經成

為再來菩薩，理論上講是這樣，菩薩祂是非常的講起來是自認本份。我為什麼要

講這件事情，人要自認本份，好幾件事情讓我了解，這些大菩薩每一位都很守本

份，祂一定不會跟佛同時出現在同一個場合上！ 

 

以前我們在唸「佛頂尊勝陀羅尼」或「一切如來心秘密寶篋印陀羅尼」，如

果真的要唸大悲咒的話觀世音菩薩祂不同意：「我不能跟佛僭越！」那這一次他

們就建議既然大圓滿為什麼不能三個咒一起唸，結果在唸的時候，他們後面已經

在叫太長了！太長了！我以為是太大聲了，我叫那個擴音器把它弄小一點，結果：

「不是啦！是你們花的時間太久了！」本來要唸三遍，我趕快唸一遍就好。 

 

後來我想一想，本來這不應該接受他們的建議，觀世音菩薩就不同意在佛的

咒語之間插祂的咒語，雖然這個是「千光王靜住佛」說的，每一個如來可以說的

大悲咒，但是現在是以觀世音菩薩的口再宣說出來的，祂不大喜歡跟佛的咒語排

在一起。 

 

所以你們自己也是一樣，你是什麼角色你就扮演什麼角色，我是向這些大菩

薩學的，祂們好幾個場合都讓我有這種感覺，都不敢跟諸佛的咒語在法會裏排在

一起，所以我們在唸如來咒語的話，祂一定不希望再唸祂的咒語，這個也是給我

們學習，我想到哪裡我就教你們，這些都是小問題但是大學問，你要懂做人做事

修行，對待這些同修、師父、出家眾、居士，一樣都是要謹守本份，這也是修行

啊！要回到真如正位，不要在那裡游移不定。 

 

法性因緣起法的時住在法界上，這一住的話世間相常住不會滅，哪怕過了幾

千萬億年，過了幾個國它永遠都是在，我們凡夫看不到只有佛如來看得到，所以

祂可以推測到過去哪一個佛，你是出生什麼，你幹了什麼事情，你看經典為什麼

祂們有這個能力？你才相信祂們的神通智慧多大。 



 9 
 
 

 

所以在法界上只要產生一個佛、一個法就是住在那個法位上，法位好像是一

個空間裡面佔一個位置，空間是空的所以你怎麼佔都不會滿，不管是橫的一線或

者是周圍的各點，永遠都不會佈滿，如果以我們時間分過去、現在、未來的話那

更不可能重疊了，那無限無限的過去，所以怎麼會重疊？同時發生很多千萬億的

事情，那虛空之間就是那麼廣大，你在裡面佔一個位置，這法住在那個位置上。 

 

這兩句很重要：「是法住法位，世間相常住」，以前有人就拿這一句話來問，

我不知道他懂多少，他說《法華經》裡面講：「法住法位世間相常住是什麼意

思？」因為很匆忙也不可能跟他講，那時候我還沒有想那麼多，因為他不是正式

上課在問也不是閒聊在談，就突然間冒一句，然後突然間消失突然間出現，就稍

微跟他講一下。 

 

這幾天我就一直在講這個觀念，是法住法位世間相常住，就告訴你所有發生

過的在現像界裡面的一點，這個法就永遠不滅，所以你過去做一件事，你看會不

會滅？所以因果輪迴就是照你所作所為，這麼去再重新因緣成熟再弄一次，所以

你看調達為什麼跟釋迦牟尼佛累劫的這麼在攪和，因緣果報！ 

 

所以法性你先了解是一切法因緣起性以後，就在法界上佔一席之地，現象界

一佔的話這個法就不滅了，所以就法住而住在這法位上，世間相常住，在世間象

裡面不管過去未來或者現在，這個法永遠都不會滅，所以有宿命通像釋迦摩尼佛

這樣的如來祂才可以觀無始劫的過去，可以推測無始劫的未來，這些都是依這一

句話所講的，你懂得這一個的話，多深啊！ 

 

《法華經》很多人很喜歡唸，佛的境界就告訴你諸如來有這種能力觀到這樣，

所以你過去所作所為也是世間相裡面的一點，做一件事一個點永遠不會滅，所以

有的人說人一死百了，沒有那麼了的，你要懂這些的話，你所造善惡如實受報，

你今生很幸運的聽聞到正法佛法，要怎麼去脫離你這些心裡面的糾葛，有因緣來

的時候、果報來的時候怎麼去超越它，有因緣來了、逆境來了的時候，你怎麼坦

蕩蕩的去面對它？這是你今生可以學習的。 

 

有的人為什麼不管逆境怎麼樣，他可以很瀟灑的去面對，當然都有因有緣有

果，你要坦蕩蕩去面對，如果袒蕩蕩其實修行已經有一點樣子，沒有完全解脫，

其實你對於面前這種逆境可以控制不迷失，這樣起碼可以錯開因緣果報的現象，

該發生沒有發生或者要發生，大事化小小事化無。 

 

這裡講【皆真如異名】真如在法性上也有，真如在法界上也有，真如在法住



 10 
 
 

上也有，真如在法位上都有，每個都依住在真如上，那問題是你修證到真如正位

了沒有？有沒有像如來這樣的功夫，這是我們不懂做不到，但是我們要了解經典

所講的道理。 

 

【道無不在，觸處皆真】如果以「法住法位，世間相常住」這一句話來講的

話，你面對它是不是說「具足色身，即非具足色身，是名具足色身」這種觀念，

面對一切法看它「即非一切法，是為一切法」，有沒有這個能力？看到逆境「即

非逆境，是名逆境」，不把它看成是一種逆境，所以很多阿羅漢為什麼這麼逍遙

自在去死亡！ 

 

那我要講的就是說，你既然是說一切法界所產生的世間一切相都會依因緣在

現，你那時候處逆境要逆境修，處順境要警惕，處平常心不亢奮也不非常的沮喪，

保持一個平常心學佛法，遇到高興沒什麼可高興，遇到傷心沒什麼可傷心的，那

這樣道不是在每個地方都有嗎？你處在哪裡都可以很坦蕩蕩面對它，尤其業障比

較重的，人生不如意常八九的人，更需要了解世間相永遠都是這麼樣在一直出現，

你因為過去世做得不好，所以今生所面對的都沒有一件很如意的。 

 

幾件如意當然有啦，有的在錢方面很如意，但是在感情居家夫妻生活之間也

許就不如意；有的是兒女不如意，有的是父母間不合，都有問題，這些問題不是

誰願意誰不願意的問題，那是過去所造的業。 

 

所以你要怎麼去修？保持一個觀「具足色身，即非具足色身，是為具足色身」

這麼去修，觀這個逆境，不是一個逆境，是為逆境，這樣超然自己的話，你對一

切順逆境界有什麼不能自在的？這就是道，裡面就是道，這解脫的道理在裡面，

就怕你在面對不如意的事情一直要逃避，有的是很好的事情一直執著不放，這些

都找不到我們要修的解脫道。 

 

其實佛法是很簡單的，那為什麼要搞得那麼複雜，因為有層次不同、業力不

同，所以要有各種不同的經典去教導不同階層的人，希望你能夠聽《金剛經》聽

《大般若經》都是已經大學程度的，你要了解這個心不執著它就自在！一執著它

就煩惱！一執著它就隨你的業在流轉！ 

 

當你在面對問題的時候，你慢半拍就錯開那個因果了，那解脫道就在裡面了，

順的逆的道無所不在，你要找一個道，什麼叫道？道就是你面對一個不好的因緣，

你不執著它就有一點道了！如果順境來的時候，不要太高興不要執著沖昏了頭，

有的人太有錢然後拿了錢就亂花，娶幾個老婆搞得這個情殺啦什麼都來了，那是

太有錢了造業了，你懂得這個，喔！錢多了就麻煩！ 



 11 
 
 

 

為什麼釋迦牟尼佛要規定一個人只能三套衣服，要換洗啊，髒了洗、晒、穿，

多了不行，你想多就有點貪心，有夠穿就好，有的人還沒得穿呢！ 

 

所以你如果是沒有人供養你衣服的話，你就要自己去墓仔埔撿那死人的衣服

來自己縫，剛剛衣食住藥，我師父講的有四種你自己要去，如果沒有人供養福報

不好，你自己去做，我好像還不錯，你們天天都想這個衣服要用什麼料子或什麼

料子？我說什麼料都好，你不要給我超過三件就好，超過三件我要找師父供養把

它轉出去，大概你們對我還不錯，有的人沒有啊，有的人一件衣服都沒有，如果

沒有人供養的話也都是過去的因果。 

 

所以我要講的是雖然「道無所不在」，「觸處皆真」，看你這個「真」怎麼去

面對它，如果逆境你把它看成不是逆境，那是真實要學解脫，如果順境你要小心，

最好不要沖昏了頭太高興了。 

 

所以今天只有講了兩行半，但是你要有一個正確的觀念：「法性、法界、法

住、法位」，這些你要有一個完整的概念，雖然我們沒有那種神通力，但是你要

懂得諸佛菩薩祂們為什麼可以！ 


